12| ZINGEVING

23 MAART 2016

KERK & leven

Liefde is sterker dan lijden

Zingeving komt niet uit het lijden voort, maar uit ons antwoord op dat lijden

» God wil ons helemaal
niet laten lijden

» Als we echter lijden,
moeten we de liefde
doen overwinnen

Luk VANMAERCKE

De Leuvense moraaltheoloog To-
mas Bruyland en zijn echtgeno-
te hielden de voorbije jaren een
blog bij over de aanslepende en
uitputtende strijd van hun zoon-
tje tegen kanker. Uiteindelijk
overleed Lucas op 6 januari van
dit jaar, op Driekoningen dus.
Lucas zou uitgerekend op Pasen
acht zijn geworden.

Kan je uit dat lijden kracht ha-
len? Het antwoord van Tomas
Bruyland is kordaat: ,,Neen, want
ik vind dat een verkeerde vraag.
Als je daarop ‘ja’ antwoordt, ga
je ervan uit datlijden op zich zin
heeft. Dat is niet zo. Het lijden is
op zich zinloos, maar je kan er
wel zin aan geven. Wat je zeker
niet mag doen, is het lijden ver-
heerlijken. Dan wordt het zelf-
kastijding en dat is pervers.”

Wat is de houding die we dan
wel moeten aannemen? ,Wan-
neer je geconfronteerd wordt
met lijden kan je twee dingen
doen”, zegt Bruyland. ,,Ofwel
onderga je het en dreigt je leven
zinloos te worden. Je kan je ge-

Tomas Bruyland met de ‘kanjerketting’ die herinnert aan Lucas’ strijd. © Luk Vanmaercke

loof in God, in de mensen of in
de liefde verliezen. Het lijden
kan alles zinloos maken. Ofwel
geef je zelf zin aan het lijden. Dat
doe je door de juiste reactie op
die een negatieve situatie.”

Hij wil echter eerst iets verdui-
delijken. ,,Een negatieve situatie
kan je overkomen, maar niet om

een reden. Ik geloof niet in een
God die aan de touwtjes trekt
en zegt: ‘Jou ga ik eens laten lij-
den, om je te straffen, je sterker
te maken of je op de proef te stel-
len.” Dat vind ik een afschuwe-
lijk godsbeeld. Soms hoor je wel
eens dat een mens de hoeveel-
heid lijden krijgt die hij aankan.

Dat is een vreselijke gedachte.
God redeneert echt niet zo. In
het ziekenhuis van Gasthuisberg
maakte ik me boos vanwege een
opschrift in de inkomhal: ‘God
geeft Zijn hardste gevechten aan
Zijn sterkste soldaten.’ Ik vind
dat verschrikkelijk. Mensen die
het ziekenhuis binnenkomen,

krijgen de boodschap: ‘God laat
jou lijden omwille van je eigen
kracht.””

Tomas Bruyland benadert het
lijden anders. ,,Mensen kunnen
elkaar helpen en de liefde gro-
ter maken dan lijden en dood”,
zegt hij. ,,Daarin schuilt de zin-
geving: tonen dat het lijden de
liefde niet Klein krijgt. Daarom
zorgen we voor elkaar en zien we
elkaar graag. Zo komen mensen
dichter bij elkaar en ontstaat er
iets positiefs. Niet uit het lijden
zelf, maar uit ons antwoord op
dat lijden. Zo kom je bij de kern
van Jezus’ boodschap: ‘Heb el-
kaar lief.”

Tijdens Lucas’ lange lijdens-
weg zagen zijn ouders het als
hun enige mogelijkheid om hem
dag na dag graag te zien en zich
niet van de wereld af te sluiten.
»De steun en de zorg van men-
sen gaven ons de kracht om Lu-
cas en elkaar te dragen. De men-
sen zeiden soms: ‘Jullie zijn zo
sterk’, maar wij hadden slechts
de kracht die zij ons gaven.”

Het is dus mogelijk om het lij-
den om te buigen naar iets posi-
tiefs? ,,Dat is zeer zeker mogelijk,
besluit Tomas Bruyland. ,,Meer
nog, ik denk dat het onze plicht
is om dat te doen. Wat lopen we
hier anders in dit leven te doen?”

Het verhaal van Lucas vindt u op
lucasforlife.wordpress.com.

Van zorgen voor naar leven met elkaar

Pleidooi voor netwerken met mensen met verstandelijke beperking waarin wederkerigheid primeert

lise VAN HALST

Net als vluchtelingen en mensen
in armoede vormen personen
met een verstandelijke beper-
king een minderheid. Ook wan-
neer zij zich willen integreren in
onze samenleving, worden ze ge-
confronteerd met drempels, stelt
Dominiek Lootens, vormings-
verantwoordelijke bij Caritas
Antwerpen en stafmedewerker
bij Caritas Vlaanderen. In de gids
Inclusief verhalend werken met men-
sen met een verstandelijke beperking
(Garant) ontwikkelt Lootens een
visie op het uitbouwen van net-
werken waarvan mensen met een
verstandelijke beperking deel
uitmaken.

Inclusie is vandaag het speer-
punt van het welzijnsbeleid. Dat
streeft naar vermaatschappelij-
king van de zorg, waarvan het
zwaartepunt niet langer in voor-
zieningen ligt, maar zoveel mo-
gelijk wordt ingekapseld in de
samenleving. En daar beweegt
heel wat. Denk maar aan het te-
werkstellen van mensen met een
beperking in sociale arbeidspro-
jecten.

,Daarbij wordt gehoopt dat in-
clusie daaruit voortvloeit, maar
dat is niet altijd zo”, weet Loo-
tens. ,,Ondanks alle goede bedoe-
lingen blijft het vaak zorgen voor
in plaats van leven met elkaar. De
samenleving beschouwt mensen

met een verstandelijke beper-
king vaak niet als volwaardige
burgers. Ze heeft geen oor voor
hun verhaal en hoe zij dat willen
uittekenen, maar wil vooral dat
zij meestappen in haar verhaal.”

Daarom pleit Lootens voor het
uitbouwen van een netwerk of
een heterogene groep waarin di-
verse mensen — personen met een
verstandelijke beperking, zorg-
verleners, familieleden, mantel-
zorgers, buurtbewoners — elkaar
ontmoeten, elkaars verhaal be-
luisteren en samen activiteiten
organiseren, waardoor groeps-

»Als ik en zij een wij
worden, worden we
allen een ander mens”

verhalen ontstaan. ,Dat gaat ver-
der dan het louter helpen van
de medemens met een beper-
king. Het gaat om het aangaan
van vriendschapsrelaties”, bena-
drukt Lootens. ,,Het ik- en zij-
denken wordt een wij-denken.
Het gaat niet om een dialoog tus-
sen hulpverlener en zorgbehoe-
vende, maar om een ‘multiloog’,
waaraan diverse mensen deelne-
men. Kern van dat model is de
wederkerigheid.”

Dominiek Lootens verwijst
naar Jean Vanier, de stichter van

In netwerken ontmoeten mensen elkaar en delen ze hun levens-

verhaal. Zo schrijven ze samen een groepsverhaal. © De Lovie

de Arkgemeenschappen. ,We
mogen niet toestaan dat perso-
nen met een beperking worden
gedropt in de samenleving”, zegt
hij. ,,Het komt erop aan vriend-
schapsbanden te smeden en zo
netwerken te vormen waarvan
de persoon met een verstandelij-
ke beperking deel uitmaakt, niet
omdat hij ‘anders’ is, maar om-
dat hij een medemens is.”

De vormingswerker beseft dat
dit een verhaal is van vallen en
opstaan. ,Het inclusieve verhaal
wordt te vaak als eenzijdig posi-

tief voorgesteld. Je kunt immers
niet buiten het feit dat iemand —
in dit geval persoon met een be-
perking —tot een minderheid be-
hoort en dat hem dat tekent.”
Een dergelijk netwerk is niet
vanzelfsprekend en zal niet
spontaan groeien, weet Lootens.
Het zal zelfs enigszins ‘gefor-
ceerd” moeten worden inge-
voerd, waarbij mensen met een
beperking medestanders no-
dig hebben. Lootens maakt zich
echter sterk dat het spontane
karakter vanzelf volgt, omdat

dergelijke netwerken een win-
winsituatie zijn voor alle betrok-
kenen. ,,Niet enkel vermindert
daardoor de druk op de mantel-
zorger, mensen die deel uitma-
ken van een dergelijk netwerk
gaan ook op een andere manier
in het leven staan, omdat ze zich
verrijkt voelen door de onderlin-
ge contacten en een ander mens
worden. Dat is meer dan de an-
der helpen. Het brengt een soort
bekeringsgedachte teweeg.”

Dat is wat spiritualiteit kan be-
tekenen, meent Lootens. ,Zo-
wel als persoon als als geloofsge-
meenschap leer je je niet blind te
staren op jezelf, maar boven je-
zelf uit te stijgen en te groeien
naar een wij. Als we als geloofs-
gemeenschap echt gemeenschap
willen vormen, horen mensen
met een verstandelijke beper-
king erbij en zullen we oprech-
te vriendschapsrelaties met hen
aangaan. Dan primeert de we-
derkerigheid. Omgekeerd kun-
nen dergelijke netwerken een
nieuwe wind laten waaien door
de samenleving en de geloofsge-
meenschap.”

Lootens daagt geloofsgemeen-
schappen meteen uit: ,,Kijk om
jeheen.Is er een organisatie voor
mensen met een verstandelijke
beperking in je buurt? Waarom
zoek je die niet op en vraag je sa-
men zo’n netwerk op te starten?”



