
	kerk & levenzingeving12 	 23 maart 2016

Van zorgen voor naar leven met elkaar
Pleidooi voor netwerken met mensen met verstandelijke beperking waarin wederkerigheid primeert

Ilse Van Halst
Net als vluchtelingen en mensen 
in armoede vormen personen 
met een verstandelijke beper-
king een minderheid. Ook wan-
neer zij zich willen integreren in 
onze samenleving, worden ze ge-
confronteerd met drempels, stelt 
Dominiek Lootens, vormings-
verantwoordelijke bij Caritas 
Antwerpen en stafmedewerker 
bij Caritas Vlaanderen. In de gids 
Inclusief verhalend werken met men-
sen met een verstandelijke beperking 
(Garant) ontwikkelt Lootens een 
visie op het uitbouwen van net-
werken waarvan mensen met een 
verstandelijke beperking deel 
uitmaken.

Inclusie is vandaag het speer-
punt van het welzijnsbeleid. Dat 
streeft naar vermaatschappelij-
king van de zorg, waarvan het 
zwaartepunt niet langer in voor-
zieningen ligt, maar zoveel mo-
gelijk wordt ingekapseld in de 
samenleving. En daar beweegt 
heel wat. Denk maar aan het te-
werkstellen van mensen met een 
beperking in sociale arbeidspro-
jecten.

„Daarbij wordt gehoopt dat in-
clusie daaruit voortvloeit, maar 
dat is niet altijd zo”, weet Loo-
tens. „Ondanks alle goede bedoe-
lingen blijft het vaak zorgen voor 
in plaats van leven met elkaar. De 
samenleving beschouwt mensen 

met een verstandelijke beper-
king vaak niet als volwaardige 
burgers. Ze heeft geen oor voor 
hun verhaal en hoe zij dat willen 
uittekenen, maar wil vooral dat 
zij meestappen in haar verhaal.”

Daarom pleit Lootens voor het 
uitbouwen van een netwerk of 
een heterogene groep waarin di-
verse mensen – personen met een 
verstandelijke beperking, zorg-
verleners, familieleden, mantel-
zorgers, buurtbewoners – elkaar 
ontmoeten, elkaars verhaal be-
luisteren en samen activiteiten 
organiseren, waardoor groeps-

verhalen ontstaan. „Dat gaat ver-
der dan het louter helpen van 
de medemens met een beper-
king. Het gaat om het aangaan 
van vriendschapsrelaties”, bena-
drukt Lootens. „Het ik- en zij-
denken wordt een wij-denken. 
Het gaat niet om een dialoog tus-
sen hulpverlener en zorgbehoe-
vende, maar om een ‘multiloog’, 
waaraan diverse mensen deelne-
men. Kern van dat model is de 
wederkerigheid.”

Dominiek Lootens verwijst 
naar Jean Vanier, de stichter van 

de Arkgemeenschappen. „We 
mogen niet toestaan dat perso-
nen met een beperking worden 
gedropt in de samenleving”, zegt 
hij. „Het komt erop aan vriend-
schapsbanden te smeden en zo 
netwerken te vormen waarvan 
de persoon met een verstandelij-
ke beperking deel uitmaakt, niet 
omdat hij ‘anders’ is, maar om-
dat hij een medemens is.”

De vormingswerker beseft dat 
dit een verhaal is van vallen en 
opstaan. „Het inclusieve verhaal 
wordt te vaak als eenzijdig posi-

tief voorgesteld. Je kunt immers 
niet buiten het feit dat iemand – 
in dit geval persoon met een be-
perking – tot een minderheid be-
hoort en dat hem dat tekent.”

Een dergelijk netwerk is niet 
vanzelfsprekend en zal niet 
spontaan groeien, weet Lootens.  
Het zal zelfs enigszins ‘gefor-
ceerd’ moeten worden inge-
voerd, waarbij mensen met een 
beperking medestanders no-
dig hebben. Lootens maakt zich 
echter sterk dat het spontane 
karakter vanzelf volgt, omdat 

dergelijke netwerken een win-
winsituatie zijn voor alle betrok-
kenen. „Niet enkel vermindert 
daardoor de druk op de mantel-
zorger, mensen die deel uitma-
ken van een dergelijk netwerk 
gaan ook op een andere manier 
in het leven staan, omdat ze zich 
verrijkt voelen door de onderlin-
ge contacten en een ander mens 
worden. Dat is meer dan de an-
der helpen. Het brengt een soort 
bekeringsgedachte teweeg.”

Dat is wat spiritualiteit kan be-
tekenen, meent Lootens. „Zo-
wel als persoon als als geloofsge-
meenschap leer je je niet blind te 
staren op jezelf, maar boven je-
zelf uit te stijgen en te groeien 
naar een wij. Als we als geloofs-
gemeenschap echt gemeenschap 
willen vormen, horen mensen 
met een verstandelijke beper-
king erbij en zullen we oprech-
te vriendschapsrelaties met hen 
aangaan. Dan primeert de we-
derkerigheid. Omgekeerd kun-
nen dergelijke netwerken een 
nieuwe wind laten waaien door 
de samenleving en de geloofsge-
meenschap.”

Lootens daagt geloofsgemeen-
schappen meteen uit: „Kijk om 
je heen. Is er een organisatie voor 
mensen met een verstandelijke 
beperking in je buurt? Waarom 
zoek je die niet op en vraag je sa-
men zo’n netwerk op te starten?”

Liefde is sterker dan lijden
Zingeving komt niet uit het lijden voort, maar uit ons antwoord op dat lijden

XX God wil ons helemaal 
niet laten lijden
XX Als we echter lijden, 
moeten we de liefde 
doen overwinnen

Luk Vanmaercke
De Leuvense moraaltheoloog To-
mas Bruyland en zijn echtgeno-
te hielden de voorbije jaren een 
blog bij over de aanslepende en 
uitputtende strijd van hun zoon-
tje tegen kanker. Uiteindelijk 
overleed Lucas op 6 januari van 
dit jaar, op Driekoningen dus. 
Lucas zou uitgerekend op Pasen 
acht zijn geworden.

Kan je uit dat lijden kracht ha-
len? Het antwoord van Tomas 
Bruyland is kordaat: „Neen, want 
ik vind dat een verkeerde vraag. 
Als je daarop ‘ja’ antwoordt, ga 
je ervan uit dat lijden op zich zin 
heeft. Dat is niet zo. Het lijden is 
op zich zinloos, maar je kan er 
wel zin aan geven. Wat je zeker 
niet mag doen, is het lijden ver-
heerlijken. Dan wordt het zelf-
kastijding en dat is pervers.”

Wat is de houding die we dan 
wel moeten aannemen? „Wan-
neer je geconfronteerd wordt 
met lijden kan je twee dingen 
doen”, zegt Bruyland. „Ofwel 
onderga je het en dreigt je leven 
zinloos te worden. Je kan je ge-

loof in God, in de mensen of in 
de liefde verliezen. Het lijden 
kan alles zinloos maken. Ofwel 
geef je zelf zin aan het lijden. Dat 
doe je door de juiste reactie op 
die een negatieve situatie.”

Hij wil echter eerst iets verdui-
delijken. „Een negatieve situatie 
kan je overkomen, maar niet om 

een reden. Ik geloof niet in een 
God die aan de touwtjes trekt 
en zegt: ‘Jou ga ik eens laten lij-
den, om je te straffen, je sterker 
te maken of je op de proef te stel-
len.’ Dat vind ik een afschuwe-
lijk godsbeeld. Soms hoor je wel 
eens dat een mens de hoeveel-
heid lijden krijgt die hij aankan. 

Dat is een vreselijke gedachte. 
God redeneert echt niet zo. In 
het ziekenhuis van Gasthuisberg 
maakte ik me boos vanwege een 
opschrift in de inkomhal: ‘God 
geeft Zijn hardste gevechten aan 
Zijn sterkste soldaten.’ Ik vind 
dat verschrikkelijk. Mensen die 
het ziekenhuis binnenkomen, 

krijgen de boodschap: ‘God laat 
jou lijden omwille van je eigen 
kracht.’”

Tomas Bruyland benadert het 
lijden anders. „Mensen kunnen 
elkaar helpen en de liefde gro-
ter maken dan lijden en dood”, 
zegt hij. „Daarin schuilt de zin-
geving: tonen dat het lijden de 
liefde niet klein krijgt. Daarom 
zorgen we voor elkaar en zien we 
elkaar graag. Zo komen mensen 
dichter bij elkaar en ontstaat er 
iets positiefs. Niet uit het lijden 
zelf, maar uit ons antwoord op 
dat lijden. Zo kom je bij de kern 
van Jezus’ boodschap: ‘Heb el-
kaar lief.’”

Tijdens Lucas’ lange lijdens-
weg zagen zijn ouders het als 
hun enige mogelijkheid om hem 
dag na dag graag te zien en zich 
niet van de wereld af te sluiten. 
„De steun en de zorg van men-
sen gaven ons de kracht om Lu-
cas en elkaar te dragen. De men-
sen zeiden soms: ‘Jullie zijn zo 
sterk’, maar wij hadden slechts 
de kracht die zij ons gaven.”

Het is dus mogelijk om het lij-
den om te buigen naar iets posi-
tiefs? „Dat is zeer zeker mogelijk, 
besluit Tomas Bruyland. „Meer 
nog, ik denk dat het onze plicht 
is om dat te doen. Wat lopen we 
hier anders in dit leven te doen?” 

Het verhaal van Lucas vindt u op 
lucasforlife.wordpress.com.

Tomas Bruyland met de ‘kanjerketting’ die herinnert aan Lucas’ strijd. © Luk Vanmaercke

In netwerken ontmoeten mensen elkaar en delen ze hun levens-
verhaal. Zo schrijven ze samen een groepsverhaal.  © De Lovie

„Als ik en zij een wij  
worden, worden we  
allen een ander mens”


